
 

 

 

 

 

 

 

 

Indexation  
 

 
 

 

 
NUMERO 4 / 01 Juillet – 31 Décembre 2025 

ISSN : 1987-1567 

                           E-mail : revuegenreetculture@gmail.com 

Tel. (00223) 92088097  

Bamako - Mali 
 

 

mailto:revuegenreetculture@gmail.com


PRESENTATION DE LA COLLECTION  

 

La Revue Universitaire Africaine Genre est une collection périodique pluridisciplinaire 

du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques (CARIS) et de ses 

partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche sur Genre et ses domaines 

de réflexions scientifiques.  

Les objectifs généraux de la revue portent sur le renforcement de la recherche sociale et 

politique en Afrique à travers le partage des résultats d’avancées et découvertes 

scientifiques, le croisement des informations, le compte rendu d’expériences, et la 

synthèse des données d’analyse.  

Son objectif spécifique est de produire des projets de recherche scientifique dans les 

domaines de Genre et économie, Genre et famille, Genre et sexe, Psychologie du genre, 

Sociologie du genre, Genre et religion, Rapports de pouvoirs et de domination, 

Féminisme matérialiste, Culture et sexe, Genre et droit, Genre et santé, Genre et 

éducation, et de Genre et développement.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



 

 
 

EQUIPE EDITORIALE 

 

Directeur de Publication                                                    Directeur Adjoint 

Dr MAÏGA Sigame Boubacar (Mali)                         Dr TOUNKARA Mohamed (Mali) 

 Comité scientifique  

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI, Professeur des universités, Abdou Moumouni de 

Niamey ( Niger )  

Pr Jacques NANEMA ( Philosophie,  Ouagadougou Joseph Ki Zerbo, Burkina-Faso) 

Dr Oumou KOUYATE, Maître de conférences, université, Alassane OUATTARA 

(Côte d’Ivoire )  

Dr Baye DIAKITE (Maitre de conférences, Sociologie Ecole Normale Supérieure de 

Bamako, Mali) 

Dr Joseph ZIDI (Maitre de conférences, Histoire, Université Marien Ngouabi, Congo)   

Dr Tamba DOUMBIA (Maître de conférences, Sciences de l’éducation, Université des 

Lettres et des Sciences Humaines de Bamako, Mali ) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maître de conférences, Sciences de l’éducation, EN Sup, Mali)  

Dr Nacouma Augustin BOMBA (Maître de conférences, philosophie politique, 

Université des Lettres et des Sciences Humaines de Bamako, Mali) 

Dr Sekou Yalcouyé (Maître de conférences, philosophie politique, Université des 

Lettres et des Sciences Humaines de Bamako, Mali) 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Maître-assistante, Histoire, Université de Douala, 

Cameroun) 

 Comité de lecture  

Dr Mahmoud ABDOU (Maître-assistant, Philosophie politique et du droit, L’Ecole 

Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

Dr Ulrich Stévio BARAL-ANGUI (Maître-assistant Histoire, Université Marien 

Ngouabi, Congo-Brazzaville)  

Dr Siacka KONE (Maître-assistant, Éthique, Université des Lettres et des Sciences 

Humaines de Bamako, Mali)  

 Dr Djibrila MAIGA, Enseignant-Chercheur,Centre Africain de Recherche et 

d’Innovations Scientifiques, université de Ségou ( CARIS, Mali) 



 

 
 

Dr Gaoussou Kagnassy, Chercheur, Centre Africain de Recherche et d’Innovations 

Scientifiques (CARIS, Mali) 

 Rédacteur en chef  

Dr Mahmoud ABDOU  

 Rédacteur en chef adjoint  

Dr Oumar MARIKO  

 Coordinatrice  

Dr Palaï-Baïpame Gertrude 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

POLITIQUE EDITORIALE 

 

Présentation de la revue 

La Revue Universitaire Africaine Genre et Culture paraît deux fois par an. Elle se 

consacre à la promotion des études sur le genre et la culture en Afrique, en publiant des 

travaux qui contribuent à l’avancement des connaissances et des pratiques scientifiques 

innovantes, capables de répondre aux enjeux sociaux, culturels et éducatifs du monde 

contemporain. 

Cette revue accueille des articles originaux, de haute qualité scientifique, dotés d’une 

portée critique et d’une rigueur méthodologique. Pour qu’un texte soit reconnu comme 

publication scientifique, il doit présenter : une problématique clairement définie, une 

méthodologie explicite, une cohérence dans l’argumentation, des références 

bibliographiques pertinentes et bien structurées. 

Directives éditoriales 

 La bibliographie doit être organisée par ordre alphabétique selon le nom des 

auteurs. 

 Les ouvrages d’un même auteur sont classés par année de parution, et par ordre 

d’importance lorsqu’ils datent de la même année. 

 Tout manuscrit soumis est évalué par au moins trois chercheurs ou experts du 

domaine du genre et de la culture. 

 Après acceptation, l’auteur(e) s’acquitte des frais d’instruction et de publication 

avant la poursuite de la procédure. 

 Chaque auteur reçoit un tiré à part lors de la parution du numéro. 

 Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des textes 

publiés sont réservés exclusivement à la Revue Universitaire Africaine Genre et 

Culture. 

 L’éditeur académique peut, après acceptation d’un article, demander une 

nouvelle évaluation afin de renforcer sa qualité scientifique. 

 

 

 

 



 

 
 

SOMMAIRE 

 

Jupson DJEZE ZONGA 

Réprobation de l’homosexualité en république démocratique du Congo (RDC) : entre 

croyances, normes sociales et perceptions individuelles………………………………………..1  

 

Dr. Adjara Adeline MANOUNMA PEFOURA 

L’a-sexualite et la souffrance silencieuse des veuves royales en Afrique : un plaidoyer pour la 

révision de cette pratique coutumière dans le royaume Bamoun………………………………12 

 

ADAMOU AOUGUI Chérifatou, Dr. KODO Abdoulaye, Dr. OUSSEINI Abdoulmadjidou 

Étude sur la consommation des produits aphrodisiaques par les femmes dans la ville de Zinder 

au Niger……………………………………………………………………………………….31 

 

Dr. Mahmoud ABDOU 

Facteurs climatiques, déplacements de la populations et conflits en Afrique subsaharienne : 

impact sur les femmes et les communautés marginalisées…………………………………….50 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

12 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

L’A-SEXUALITE ET LA SOUFFRANCE SILENCIEUSE DES VEUVES ROYALES 

EN AFRIQUE : UN PLAIDOYER POUR LA REVISION DE CETTE PRATIQUE 

COUTUMIERE DANS LE ROYAUME BAMOUN 

 Dr. Adjara Adeline MANOUNMA PEFOURA  

-Ph D en Histoire des Civilisations 

-Chargée de cours au département d’histoire de l’Université de Douala 

(Cameroun) 

      -Tel : 699821816 / Email : adjaramouliom@gmail.com 

Résumé :   

L’a-sexualité est une forme de violence à l’égard des veuves royales connue dans les 

royaumes africains en général et dans le royaume bamoun en particulier. Elle est une atteinte 

grave aux droits de la femme qui ne peut s’épanouir complètement. L’objectif de ce travail est 

de mettre en relief cette souffrance silencieuse dont sont victimes les veuves royales après la 

mort du roi. En fait les pratiques culturelles traditionnelles bamoun constituent un obstacle à la 

sexualité de la veuve royale. Ainsi se pose la question de savoir pourquoi interdire les rapports 

intimes à cette catégorie de femmes ? Comment ces reines vivent-elles cette interdiction ? 

Quelles sont les conséquences si elles parvenaient à transgresser cette loi ? Ne peut-on pas 

revisiter cette pratique coutumière pour permettre aussi à ces femmes de s’épanouir 

sexuellement en contractant un nouveau mariage lorsqu’on sait que la religion islamique 

pratiquée par les rois favorise cette tendance ? Pour résoudre ce problème, nous avons fait usage 

d’une analyse historique pro-féministe et l’usage des sources écrites et orales à travers différents 

types d’enquêtes. En guise d’hypothèses, nous pouvons dire que, les femmes royales sont 

couvertes par une marginalité qui entoure leur personne. Après les cérémonies de mariage 

accompagné de certains rituels et surtout après avoir entretenu les rapports intimes avec le roi, 

la femme royale devient une Mbü-Mütngu, ce qui veut dire littéralement qu’elle a vu le roi nu 

et par conséquent ne peut entretenir les rapports intimes avec un autre homme sinon elle sera 

source de malédiction pour ce dernier. Á partir de là, la veuve royale est donc « sacrée » sur le 

plan traditionnel justifiant ainsi l’interdiction qui pèse sur elle quant aux hommes qui peuvent 

nourrir des sentiments amoureux vis-à-vis d’elle et ceci après la mort de leur époux  roi. C’est 

ce qui nous conduit à formuler un plaidoyer à l’effet d’obtenir l’amendement de cette pratique 

coutumière qui va à l’encontre des préceptes de l’islam et qui empêche les veuves royales de 

s’épanouir complètement.   

  



 

13 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

Mots clés : A-sexualité, Veuve royale, Discrimination, Violence, Tradition, Royaume bamoun 

Summary :  

Asexuality is a form of violence against royal widows known in African kingdoms in 

general and in the Bamoun kingdom in particular. It is a serious violation of women's rights, 

preventing them from fully flourishing. The aim of this work is to highlight this silent suffering 

endured by royal widows after the death of the king. In fact, traditional Bamoun cultural 

practices constitute an obstacle to the sexuality of the royal widow. This raises the question of 

why intimate relations are forbidden for this category of women. How do these queens 

experience this prohibition ? What are the consequences if they manage to break this law? Could 

this customary practice be revisited to allow these women to also flourish sexually by entering 

into a new marriage, especially considering that the Islamic religion practiced by the kings 

supports this tendency ? To address this problem, we used a pro-feminist historical analysis and 

drew on both written and oral sources through various types of investigations. As a hypothesis, 

we can say that royal women are encompassed by a marginality surrounding their person. After 

marriage ceremonies accompanied by certain rituals, and especially after having maintained 

intimate relations with the king, the royal woman becomes a Mbü-Mütngu, which literally 

means that she has seen the king naked and, consequently, cannot have intimate relations with 

another man, or she would bring a curse upon him. From this point, the royal widow is thus 

'sacred' in a traditional sense, thereby justifying the prohibition imposed on men regarding 

having romantic feelings toward her after the death of their king husband. This is what leads us 

to make an appeal to seek the amendment of this customary practice, which goes against the 

precepts of Islam and prevents royal widows from fully flourishing. 

Keywords : Asexuality, Royal widow, Discrimination, Violence, Tradition, Bamoun 

Kingdom 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

14 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

Introduction 

En Afrique, de nombreuses femmes sont victimes de discrimination eue égard à leur 

condition au sein de la société. L’objectif de cette étude n’est pas de revenir entièrement sur les 

différents types de violence basée sur le genre (VBG) car plusieurs travaux ont été déjà effectués 

sur la thématique. Nous voulons en revanche, juste toucher un pan de cette violence qui est très 

négligée et qui n’a pas encore fait l’objet d’une étude scientifique. Il est question de mettre en 

relief la souffrance silencieuse dont sont victimes les veuves royales après la mort de leur époux 

roi. Ces femmes dès qu’elles consomment le mariage avec le roi deviennent ipso facto des Mbü-

Mütngu.1 De ce fait, elles ne doivent plus selon la tradition se remarier, ni entretenir des rapports 

intimes avec un autre homme même après la mort du roi. Il y a là, une sorte de marginalité2 qui 

entoure leur personne car désormais elles sont sacrées. Ainsi, la question que nous nous posons 

est celle de savoir pourquoi interdire les rapports intimes à cette catégorie de femmes ? 

Comment ces reines vivent-elles cette interdiction ? Quelles sont les conséquences si elles 

parvenaient à transgresser cette pratique ? Ne peut-on pas revisiter cette pratique coutumière 

pour permettre aussi à ces femmes de s’épanouir sexuellement en contractant un nouveau 

mariage lorsqu’on sait que la religion islamique pratiquée par les rois favorise cette tendance ? 

Pour résoudre ce problème, nous avons fait usage d’une analyse historique pro-féministe et 

l’usage des sources écrites et orales à travers différents types d’enquêtes nous ont permis d’une 

part d’analyser le contexte historique de l’arrivée des femmes royales ainsi que leur quotidien 

au palais. D’autre part, nous avons fait un plaidoyer pour amener l’actuel monarque ainsi que 

les grands notables qui l’accompagnent à désacraliser les veuves royales ou à revisiter cette 

pratique ancestrale comme l’ont fait certains de leurs prédécesseurs au sujet du plein 

épanouissement des populations du Noun. 

 

 

 

 

 

 

                                                      
1 L'expression Mbü-Müngu signifie que l'on a « surpris le mari du Ngu », c'est-à-dire que l'on a vu le roi nu. Elle 

désigne les femmes qui partagent le lit du souverain et quelques serviteurs chargés de ses soins intimes. Et dans la 

coutume bamoun, toute femme qui a couché avec le roi est Mbü-Müngu. Par conséquent elle est sacrée et il lui est 

interdit d’entretenir des rapports intimes avec un autre homme même après la mort du roi. 
2 Cela traduit l’inaccessibilité de ses reines sur le plan sentimental une fois que leur époux roi vient à décéder. 



 

15 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

1- Le contexte historique de l’arrivée des femmes au palais et leur vie quotidienne 

Il est question ici d’examiner le mode de recrutement des femmes des rois bamoun et 

leur vie quotidienne au palais. Pour comprendre le contexte historique de l’arrivée des femmes 

au palais, il faut d’une part disposer d’une brève information sur la composition de la société 

bamoun et d’autre part chercher à comprendre les modes de constitution de la famille du 

monarque.  

1-1- Le mode de recrutement des femmes royales  

 

Le royaume bamoun forme une société bien structurée et fortement stratifiée, assise sur 

un territoire solide, où la hiérarchie repose en grande partie sur le statut social et la naissance 

(Geary, 1984, p.11). A sa base, une masse servile qui devait grouper à peu près les deux tiers 

de la population et se trouvait largement dispersée sur les centaines de domaines ruraux 

découpés dans la plus grande partie du territoire. Au-dessus d’elle, une population organisée en 

patrilignages issus soit des fils, soit des grands serviteurs des rois qui se sont succédé au pouvoir 

depuis la fondation du royaume et qui forment une véritable noblesse princière ou palatine. 

Cette fraction de la population occupait le centre du royaume, correspondant au territoire de la 

capitale du royaume, la cité fortifiée de Foumban et de sa périphérie immédiate. Les 

patrilignages détenaient les droits sur les terres (terrains lignagers ou domaines ruraux) et c’est 

à leurs chefs que revenaient l’obligation de gérer les patrimoines fonciers (Njoya, 1952, p.63). 

C’est à ces mêmes chefs qu’étaient confiées les grandes titulatures politiques. Richesses et 

pouvoirs étaient donc détenus par la noblesse mais le monarque demeurait l’allocataire des 

droits fonciers et le maître des charges palatines. Au sommet de la pyramide, le souverain, chef 

héréditaire, dispensait les ressources, conduisait les guerres et répartissait les captifs puis, 

exerçant son rôle de juge et de prêtre des ancêtres, veillait à la prospérité du pays. La famille 

royale, groupant des centaines de femmes et d’enfants, servie par une multitude d’assujettis, 

était, pour la société, une véritable matrice. Puisque celle-ci se développait essentiellement par 

l’installation régulière, sous chaque règne, des princes et des grands serviteurs, souvent époux 

des princesses, qui devenaient les points de départ de lignages articulés3 sur la lignée royale4. 

                                                      
3 Entretien avec Nji Nsangou Njoya  Ahmadou, 65ans environ, notable au palais royal de Foumban, 11 mai 2025 

à Foumban. 
4 Les princesses étaient envoyées en mariage chez certains chefs de lignage qui n’étaient pas de la noblesse 

princière  pour que les enfants issues  de ses unions succèdent à leurs pères. Même si le chef de lignage avait 

plusieurs femmes et enfants, c’est l’enfant de la princesse qui succédait à son père. Donc c’était une stratégie pour 

que même dans les domaines  ruraux le pouvoir reste à la famille royale. Cette stratégie a réussi et fonctionne bien 

jusqu’à nos jours. Nous avons les chefs de lignage comme Neh Manga à Foumban Manga1, Neh Dassa de 



 

16 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

Ce fut toutefois, au début du XIX siècle que cette société montagnarde acquit les traits qui 

restèrent les siens jusqu’au démantèlement du royaume en 1923 (Manounma, 2017, p.148). 

Cette esquisse de la société va nous permettre de déterminer les catégories sociales dont 

provenaient les épouses du monarque. Indiquons d’abord qu’on ne les désignait que par une 

seule appellation, elles étaient Neh Gbie Mfon littéralement les femmes du roi.  

Par rapport à l’arrivée des femmes royales, il est important de savoir qu’elles étaient 

issues de toutes les couches sociales. Donc à côté de celles issues de la noblesse princière ou 

palatine, certaines étaient soit des étrangères au royaume, soit d’origine servile. D’ailleurs, les 

femmes de toutes les couches sociales aspiraient à cette prestigieuse position. Nous allons nous 

inspirer de la vie du roi Njoya qui fut le plus illustre souverain traditionnel de ce royaume. Il 

aurait fait alliance avec 519 femmes (Njoya, 1952, p.82). Un faible pourcentage d’épouses 

provenait des groupes battus par les Bamoun. Un peu moins du tiers venait des familles serviles. 

La majorité était issue des familles de la noblesse. Ce qui atteste que le roi bamoun se mariait 

dans toute la société (Mopou, 2014, p.110). Il était en effet indispensable que plusieurs des 

épouses royales sortent de lignages princiers car l’héritier du trône devait naître d’une mère 

issue de la descendance agnatique des souverains. Le roi pouvait épouser de telles parentes à 

partir du moment où il était séparé par plus de trois degrés de parenté de l’aïeul royal (Njoya, 

1952, p.97). 

On pouvait classer les femmes royales en trois catégories. Il y avait d’abord des petites 

filles dont l’âge variait entre 3 et 13 ans. Elles étaient offertes gratuitement au roi comme 

épouses par leurs parents. D’ailleurs toutes les jumelles étaient envoyées au palais dès leur 

naissance5 . Les jumelles, quelle que soit leurs origines, étaient envoyées au palais où le 

monarque pouvait choisir de les prendre pour femmes ou de les donner en mariage à titre de 

gratification. Ces petites filles grandissaient au palais sous l’encadrement de leurs « mères 

adoptives » qui étaient des épouses du roi d’un âge un peu avancé et d’un père adoptif qui était 

un serviteur de la cour choisi par le roi. Ces derniers jouaient des intermédiaires entre la petite 

fille et le roi et entre les parents biologiques et la petite fille. Ces petites filles vivaient au palais 

                                                      
Foumban Njibam, Nji Ndam de Foumbot, Nji Mewouo de Koupare  et bien d’autres qui aujourd’hui sont des 

hommes  sont des héritiers de leurs aïeux femmes.  
5 Propos recueillis de Njapdounké  Maboune Rabiatou, 75 ans environ, princesse et infirmière à la retraite, 13mai 

2025 à Foumban. 



 

17 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

et ne pouvaient partager le lit du roi qu’après leurs premières menstrues6 . Parlant des femmes 

royales, (Tardits, 1980, p.605) pense que : 

Il y avait les véritables dons, ceux que lui faisaient des familles amies qui lui 

envoyaient une fille ou les souverains étrangers désireux d’établir ou d’entretenir des 

rapports avec lui. L’analyse sociologique des mariages montre que toutes les catégories 

sociales du royaume étaient représentées dans le gynécée royal. Le roi épousait bas, 

même très bas, et les mariages étaient les instruments d’une politique d’intégration 

sociale qu’on rencontrait d’ailleurs également au niveau des chefs de lignage. L’examen 

des modes d’obtention des femmes fait ressortir que le roi restait soumis à la coutume 

commune tout en bénéficiant d’un privilège statutaire. 

Ces petites filles étaient facilement identifiables car elles portaient quotidiennement un 

bracelet en perles qu’on leur mettait aux bras dès leur arrivée au palais, symbole de leurs 

fiançailles avec le roi. Après leurs premières menstrues, une cérémonie à lümu7 marquait le 

moment où la jeune épouse pouvait se rendre à la chambre royale. Pendant la cérémonie, son 

père adoptif8 lui passait au bras un bracelet de laiton remplaçant ainsi celui de perles qu'elle 

portait jusqu'alors, symbole de son alliance avec le monarque (Tardits, 1980, p.608) renchérit 

en ses termes la suite de l’évènement : 

Quand ce dernier avait décidé de la recevoir, la Nji Mgbie fon,  la mère adoptive 

dont-elle elle dépendait, la préparait à la rencontre : elle était baignée, coiffée, fardée et 

vêtue d’un vêtement envoyé par le monarque. Conduite le soir auprès de son mari par 

l’un de ses serviteurs intimes qui, éventuellement, deviendrait le « père donné » des 

enfants qui pourraient naître de l’union, elle restait toute la nuit auprès du roi. Des 

cadeaux l’attendaient le lendemain chez elle.  

La jeune épouse craintive dans de telles circonstances, passait toute la nuit avec son mari 

et ne rentrait chez elle que le lendemain, où elle trouvait des cadeaux que le roi lui avait déjà 

fait apprêter. Mme Njoya Rabiatou, petite fille du roi Njoya nous rapporte que sa grand-mère 

avait reçu après sa nuit de noces, des pagnes, un collier fait de marks, une corbeille de maïs, un 

mouton, une jarre d’huile et 10 000 cauris traduisant ainsi la satisfaction du monarque à son 

passage. La nature et l’importance des cadeaux étaient évidemment observées par les autres 

épouses, car il y avait là matière à comparaison9. Ces coépouses comparaient ces présents à 

ceux reçus par elles. Certaines recevaient moins, d’autres plus ; il y avait toujours des envieuses 

et des vantardes. La Mamouop c’est-à-dire la mère adoptive était de son côté félicitée pour avoir 

                                                      
6 Entretien avec Ngachili Mariatou, notable avec le titre Soun Mfon Megbié 55ans environ,  11mai 2025 à Foumban 
7 Lümu désigne l’appartement privé du roi.  
8 A l’arrivée de chaque femme au palais, mineure, adolescente ou adulte, le roi lui attribuait un père adoptif  choisi 

parmi les grands notables et une mère adoptive qui était l’une de ses épouses d’un âge avancé.  
9Propos recueillis de Njoya Rabiatou, Institutrice à la retraite ,70 ans environ, Foumban, mars 2025. 



 

18 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

bien veillé sur la jeune épouse. On ne devenait véritablement épouse royale qu’après une union 

consommée avec le monarque. A partir du moment où elle avait partagé le lit royal, elle ne 

pouvait plus être donnée en mariage à l'extérieur même après le décès du roi. Elle devenait 

Mbü-Mütngu» et rejoignait le roi chaque fois qu'un petit serviteur venait la chercher.  

 Ensuite, une autre catégorie de femmes royales était des jeunes filles qui pouvaient déjà 

partager le lit du roi ou qui pouvait déjà consommer le mariage. Certaines de ces femmes étaient 

données au roi par leurs parents. C’était de très belles filles qui ne pouvaient passer inaperçues 

et qui suscitaient l’admiration de tout le peuple. Le roi pouvait lui-même voir et apprécier 

personnellement une fille et aussitôt, on envoyait les notables lui mettre le Shüh ou bracelet en 

perles qui symbolisait les fiançailles avec le roi. L’arrivée au palais de cette dernière était 

précédée par la célébration  du mariage en l’absence du roi10. Dans la coutume bamoun, le roi 

ne se déplace pas pour aller chercher la femme. Il délègue certains grands notables ainsi que 

ses amis et les membres de sa famille à qui il confie cette tâche. « A son arrivée au palais une 

cérémonie rituelle lui est réservée pour faire d’elle la femme du roi. C’est toujours à cette 

occasion qu’un bracelet en cuivre symbole de son alliance avec le monarque lui est remis » 

(Tardits, 1985, p.185). 

  Enfin, la troisième catégorie était constituée des veuves du défunt roi. La coutume 

prévoyait que le roi nouvellement intronisé récupère les veuves de son père, de faire d’elles ses 

épouses excepté sa mère biologique. Depuis la création du royaume au XIVe siècle jusqu’à son 

islamisation par les peulhs vers 1889, les veuves devenaient automatiquement les épouses du 

nouveau roi et en faisait même des enfants avec ce dernier. Malheureusement, les préceptes de 

l’islam étant incompatibles avec cette pratique coutumière11, préconisent plutôt à toutes les 

veuves musulmanes y compris les veuves royales de se remarier après le décès de leurs époux. 

La période de viduité étant seulement de quatre mois dix jours. L’islam ayant été adopté dans 

le palais depuis le règne du roi Njoya, il est donc concevable que les veuves royales qui ne 

peuvent pas rester chastes se remarient afin de s’épanouir sexuellement. Pourtant, quel est leur 

sort sur le plan sentimental ?  

 

 

 

                                                      
10 Dans l’histoire du royaume bamoun, le roi ne va pas chercher une femme. C’est-à-dire qu’il n’assiste pas à la 

cérémonie de son mariage dans la famille de la mariée. Il envoie ses adjoints, les notables, ses épouses, ses frères 

et sœurs ainsi que tout ce qui font la cour du roi.  
11Islamiquement il est interdit à un homme d’épouser la femme de son père.  



 

19 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

1-2- La vie des femmes royales  

 Les femmes royales passaient entièrement leur journée dans le palais. Elles ne sortaient 

presque pas. Elles ne rendaient non plus visite à leur famille. C’est plutôt leur famille qui leur 

rendait visite. Ces femmes occupaient trois lignes d'habitations le long du corps central du 

palais, du côté du quartier Mfeyouom c’est-à- dire le côté gauche et de Njinka, le côté droit. 

Chaque ligne était soumise à l'autorité d'une ancienne épouse qui, le plus souvent, avait été 

femme du roi précédent. Elle portait le titre de Nji Mgbiefon, c’est-à-dire la Nji des femmes du 

roi et il y avait ainsi, sous le règne de Njoya, six Nji Mgbiefon ; chacune d'elles disposait de 

deux adjointes, la première nommée Mütju Nji Mgbiefon, la seconde Gbètnyi Mütju Nji 

Mgbiefon qui remplaçaient éventuellement leurs supérieures à leur décès. C'était avec elles que 

le roi réglait directement les affaires de ses épouses, ce qui justifiait l'emploi du terme de Nji12 

par lequel elles étaient désignées. Toutes les femmes leur devaient des marques de respect, 

s'adressaient à elles en se courbant légèrement et parlaient mains jointes, en leur donnant leur 

titre alors que les épouses ordinaires s'interpellaient par le terme de Mgbie Mfon. 

Une fille envoyée au palais partageait la demeure d'une épouse ancienne, choisie 

par le roi, qui devenait sa « mère donnée ». Celle-ci était en une certaine façon une mère 

adoptive : elle entretenait et préparait à son nouveau rôle celle qu'on lui avait confiée. 

En même temps, le monarque désignait un serviteur de confiance qui devenait le « père 

donné » de la jeune fille : il assurait des liens avec sa famille d'origine et lui faisait 

cadeau, de temps à autre, de denrées alimentaires et de bois de chauffage. La nouvelle 

venue pouvait, après que le roi l'ait remarquée, être appelée à passer la nuit avec lui, à 

la suite de quoi elle devenait « épouse du roi » (Mbiefon), seul titre qu'elle pouvait porter 

et par lequel on s'adressait à elle, mais elle pouvait aussi être remise en mariage par le 

monarque à l'extérieur du palais, sans qu'il ait jamais eu de relations avec elle et voir 

ainsi rompu tout lien avec la Cour ( Pafoyom  et Mouliom, 2004, p.35) 

 

Jusqu'à leur première grossesse ou leur premier accouchement, les jeunes mariées 

vivaient dans la maison de leur Mamouop13 ou mère adoptive entourées d'autres Njihpon qui 

partageaient leur situation et aidaient les servantes de leur Mamouop. Elles n'avaient que peu 

de tâches à accomplir. Le roi leur faisait remettre les denrées dont elles avaient besoin ; on leur 

réservait une partie des vivres provenant des domaines ; celles auxquelles le roi avait attribué 

un domaine destiné un jour à leur enfant en recevaient les produits ; il arrivait encore que leur 

famille d'origine leur remette des vivres. De plus, les « pères donnés » apportaient à leurs filles 

                                                      
12 Le terme Nji est un titre de notabilité dans le royaume bamoun. 
13Mamouop signifie littéralement en bamoun la coépouse qui est venue avant.  Celle qui vient après est appelée 

Njihmon et le pluriel Njihpon. Dans le cadre du palais,  Mamouop est la mère adoptive ou mère donnée. Il s’agit 

en fait d’une épouse du roi d’un âge avancé à qui le roi confiait l’encadrement de sa jeune épouse. Ce qui fait 

qu’une Mamouop peut avoir plusieurs Njihpon 



 

20 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

du maïs et des plats préparés par leurs femmes en cas de besoin. Le roi les habillait : il leur 

faisait envoyer des vêtements et ceux-ci prirent de l'importance lorsque les cache-sexe furent 

remplacés, au palais, par des pagnes. Dans toutes les occasions où il leur offrait des cadeaux. 

Des servantes, venues de belles familles du monarque, leur étaient données et 

travaillaient pour elles. Entre les Njihpon14 et les servantes, plus d'une dizaine de personnes 

pouvaient ainsi graviter autour de certaines femmes (Njoya, 1952, pp. 245-246) 

La journée se divisait en deux : le matin, les femmes vaquaient aux besognes 

domestiques ; la Mamouop organisait et surveillait les travaux des jeunes épouses et des 

servantes. Les premières aidaient à préparer les repas, lavaient les ustensiles de cuisine, les 

jarres à provisions, polissaient les murs et surtout veillaient sur les enfants tandis que les 

servantes assuraient les besognes les plus lourdes. En fin de matinée, les femmes se rendaient 

à la cour de lümu d'où elles faisaient sortir les serviteurs afin de s'entretenir avec le roi ; les 

Njihpon y étaient amenées de temps en temps avant leur puberté pour que le monarque les 

observe. 

Il y avait aussi des soirées où,  après avoir pris leur repas chez elles, les femmes qui 

avaient accès au lit15 du roi se rendaient souvent à la « maison de Rouop »16 où elles se 

divertissaient en croquant des colas et en buvant du vin. Les épouses s'asseyaient sur un tronc 

d'arbre, les plus jeunes se contentant d'une natte posée à même le sol. Le monarque utilisait une 

chaise placée à droite de l'entrée principale. Les femmes passaient une partie de la soirée à 

danser au son d'un orchestre dont les musiciens ne devaient regarder que leurs instruments, ou 

le mur. Une des règles les plus strictes de l'étiquette était celle qui les coupait de toutes les 

relations avec les hommes, à quelques exceptions près : leur mari, le roi, et les serviteurs intimes 

que celui-ci leur dépêchait, leur « père donné », les jeunes garçons et les grands officiers. Tout 

ceci pour éviter qu’elles ne commettent l’adultère (Tardits, 1985, p.187). Car un soupçon 

d’adultère avec une épouse du roi était passible de la peine de mort raison pour laquelle certains 

serviteurs préféraient se faire castrer pour ne jamais regarder la femme du roi. 

Quelques femmes, une trentaine environ, remplissaient des rôles de serviteurs ; choisies 

par le roi parce qu'elles lui plaisaient et surtout parce qu'il leur faisait confiance. Elles 

préparaient ses repas et assuraient ses soins corporels. Quelques femmes âgées gardaient aussi 

                                                      
14 Njihmon en Bamoun signifie la femme qui vient après une autre. Dans le cadre du palais c’était  des petites filles 

que les parents donnaient gracieusement au roi à bas âge et qui grandissaient au palais sous l’encadrement de la 

mère adoptive. 
15 Une femme qui était en période de menstrues s’abstenait d’y aller car le roi pouvait la désirer pour passer la nuit 

alors qu’elle saignait.   
16 Dah Rouop désigne la grande maison en terre cuite qui s’impose sur la cours du palais royal 



 

21 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

la « maison du pays ». Elles restaient en fonction pendant trois ans, après quoi elles reprenaient 

leur vie chez elles et cédaient leur place à d'autres. Une grossesse ou une faute pouvait réduire 

la durée de ce service. Ajoutons que, pendant l'occupation allemande, les missionnaires trouvant 

que les femmes du roi travaillaient trop peu, conseillèrent à Njoya de les occuper à filer le coton 

et à tisser. Ce conseil fut suivi et une partie des objets fabriqués par elles furent mis en vente 

dans la boutique que Njoya fit ouvrir. 

Au palais comme ailleurs, on honorait la maternité. Les femmes bénéficiaient, depuis le 

moment où leur grossesse était reconnue jusqu'à ce que leurs enfants soient devenus adultes, de 

beaucoup d'attentions. Grossesses et accouchements étaient accompagnés de soins particuliers, 

de précautions rituelles et de célébrations au cours desquelles le mari roi, témoignait, par la 

remise de cadeaux, denrées, vêtements et parures, sa joie et sa satisfaction. C'était aussi en cette 

circonstance qu'une épouse pouvait quitter la maison où elle résidait depuis son arrivée au palais 

pour recevoir une demeure personnelle qu'elle allait occuper avec ses servantes, ses enfants et, 

ultérieurement, les jeunes filles qui lui seraient confiées.  

Les femmes vivaient presqu'exclusivement ensemble, prenant part par moments aux 

réjouissances qui marquaient les grossesses et les accouchements de leurs coépouses ou 

bénéficiant directement de celles que leur valaient leurs maternités. Elles ne devaient sortir du 

palais qu’à de rares occasions pour se rendre, accompagnées, dans leur famille d'origine, aux 

funérailles de leur parent. Le palais était bien structuré et bien organisé au point où après le 

décès du roi, son héritier avait le devoir d’épouser les femmes du défunt roi à l’exception de sa 

mère biologique. Malheureusement cette pratique coutumière s’est révélée incompatible avec 

l’islam qui veut que toutes les veuves se remarient si elles ne peuvent pas rester chastes. La 

véritable question maintenant est celle de savoir avec qui se remarier ? Notons que les femmes 

royales sont couvertes par une marginalité qui entoure leur personne. Après les cérémonies de 

mariage accompagné de certains rituels et surtout après avoir entretenu les rapports intimes 

avec le roi, la femme royale devient une Mbü-Mütngu c’est-à-dire qu’elle a vu le roi nu et par 

conséquent ne peut entretenir les rapports intimes avec un autre homme sinon elle sera source 

de malédiction pour ce dernier. Á partir de là, la veuve royale est donc « sacrée » sur le plan 

traditionnel justifiant ainsi l’interdiction qui pèse sur elle quant aux hommes qui peuvent nourrir 

des sentiments amoureux vis-à-vis d’elle et ceci après la mort de leur époux roi. C’est ce qui 

nous conduit à formuler un plaidoyer à l’effet d’obtenir l’amendement de cette pratique 

coutumière qui va à l’encontre des préceptes de l’islam et qui empêche les veuves royales de 

s’épanouir complètement.  



 

22 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

2- Un plaidoyer pour l’amendement des pratiques coutumières en faveur de 

l’épanouissement sexuel des veuves royales         

Le plaidoyer est défini comme toute action qui parle en faveur, recommande, défend 

une cause, soutient ou défend, ou plaide au nom d’autrui. Ici, nous plaidons pour l’amendement 

de la coutume bamoun en faveur de l’épanouissement sexuel des veuves royales. Nous faisons 

allusion à la levée de la marginalité qui entoure la vie des veuves royales. Cette marginalité qui 

les empêche de se remarier. Certaines pratiques doivent changer pour permettre aux hommes 

de vivre pleinement leur époque. Une pratique coutumière qui interdit les rapports intimes à 

une jeune veuve normalement constituée et surtout en bonne santé est absurde de nos jours. 

Même si ce sujet est tabou et ne fait pas l’objet d’un débat, il est certain que ces femmes 

souffrent silencieusement même si elles n’osent en parler de leur peine publiquement17. Pour 

plaider cette cause, nous nous sommes appuyées d’une part sur des arguments théologiques 

dont les préceptes sont favorables au mariage des veuves royales. D’autre part nous nous 

appuyons sur certaines pratiques ancestrales qui avaient déjà fait l’objet d’une révision au cours 

de l’histoire du royaume par certains monarques pour le bien-être des populations.   

2-1- Les préceptes de l’islam favorables au mariage des veuves royales    

L’argument sur lequel nous nous appuyons pour plaider en faveur de la révision de cette 

pratique coutumière est l’islam. L‘animisme était la seule religion pratiquée dans le royaume 

bamoun depuis sa création vers 1394 jusqu’en 1889, l’année de l’islamisation du royaume. Le 

statut du roi faisait de lui le centre des croyances bamoun. Il fut l‘intermédiaire entre le peuple 

et les ancêtres divinisés, premier prêtre, seul habileté à présider les rituels de haute envergure 

visant tant à solliciter la bénédiction et l‘aide des ancêtres en temps de bonheur que leur 

protection et secours en temps de malheur (épidémies, disette, catastrophe naturelles) ou 

guerres. De ce fait, le roi était appelé à conjurer les sorts, à mettre fin aux pratiques maléfiques, 

ou à tout ce qui pouvait affliger ou nuire au peuple. C’est dans cette mouvance que les rois 

bamoun étaient autorisés à épouser les veuves de leurs parents.  

C‘est grâce aux foulbés que les Bamoun connurent l‘islam. C’est-à-dire que ce sont les 

Foulbés qui ont introduit la religion islamique dans le royaume bamoun (Ndam Njoya, 1978, 

p.15).  A Foumban, deux confessions religieuses vont s‘implanter à la fin du XIXème siècle. 

                                                      
17 Ce sujet est très sensible au point où nous ne pouvons pas mettre à la disposition des lecteurs certaines 

informations que nous avons recueillies clandestinement auprès des concernées. Certainement si cette immunité 

est levée beaucoup vont quitter le palais. 



 

23 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

La religion musulmane respectivement introduite par les Peuls vers 1894 et le christianisme 

implanté en 1902 par les missionnaires allemands. Ainsi, le royaume bamoun est peuplé à 92% 

de musulmans et les rois bamoun depuis l’islamisation du royaume sous le règne du roi Njoya 

Ibrahim sont des musulmans. Ce qui revient à dire que les pratiques coutumières ne devraient 

plus prendre le dessus sur les prescriptions religieuses si on prétend être un bon musulman.  

L’islam comporte cinq exigences fondamentales qui regroupent en fait ses cinq piliers. 

Ce sont les devoirs que tout musulman doit appliquer. Le premier, et le plus important est la 

Shahada ou l’attestation de foi. C’est le témoignage qu’il n’y a pas d’autre Dieu 

hormis Allah qui est le Seul et l’unique et que Mohamed est son dernier prophète envoyé à 

l’humanité. La formule de Shahada est : « Achhadou an lâ ilâha illa-llâh, wa ashadou ana 

muhammad rasûlu-llâh », ce qui veut dire : Je témoigne qu’il n’y a de Dieu qu’Allah et je 

témoigne que Mohamed est son messager (Harkat, 2011, p.33). Cette phrase est murmurée à 

l’oreille de chaque nouveau-né musulman et à celle de chacun au chevet de son lit de mort. Elle 

illustre le monothéisme, important principe dans l’Islam (Abdallah, 2017, p.23). 

Cependant, la prononciation de la Shahada n’est pas suffisante pour se dire croyant et 

musulman. Le respect des quatre autres piliers de l’Islam est une obligation canonique prescrite 

par le Coran et le Prophète Mohamed. Il s’agit de la Salat (prière) à travers les cinq prières 

quotidiennes, la Zakat ou l’aumône envers les pauvres et les nécessiteux, le jeûne du mois de 

ramadan et enfin le Hadjj ou le pèlerinage si et seulement si on dispose des moyens à cet effet. 

A côté de ces cinq piliers, les croyances de l'islam se fondent aussi sur deux sources 

complémentaires : en premier lieu le Coran, qui met par écrit l'ensemble des révélations reçues 

par le prophète Mohamed durant sa vie ; en second lieu la Sunna qui est un recueil des traditions 

attribuées au Prophète. 

Depuis l’islamisation du royaume et malgré la jeunesse et la beauté de certaines veuves 

royales, les rois bamoun par conformité à cette religion n’héritent plus des veuves de leur 

prédécesseur. Ainsi, s’ils respectent les préceptes de l’islam à ce sujet, il n’en est pas le cas 

s’agissant des veuves royales dont le droit de se remarier devrait leur être accordé ; celles-ci 

demeurent sous l’empire d’une inaccessibilité coutumière qui ne se justifie plus de nos jours 

avec l’avènement de l’islam dans le palais royal. Sachant que ces femmes sont sacrées et qu’il 

y a une marginalité qui entoure leur personne les empêchant de se remarier, il faut donc libérer 

ces veuves royales symboliquement à travers des rituels afin qu’elles puissent être en capacité 

de s’épanouir sexuellement. Ces femmes nonobstant leur  beauté inspirent la méfiance aux 

https://www.lumni.fr/dossier/islam-videos
https://fr.assabile.com/a/dieu-allah-30
https://fr.assabile.com/a/prophete-mohamed-sws-21
https://fr.assabile.com/quran/suwar


 

24 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

hommes bamoun car depuis des siècles on a inculqué dans la mémoire collective des Bamoun 

qu’une «  femme qui a vu le roi nu ne peut plus  entretenir des rapports intimes avec quelqu’un 

d’autre sous peine de malédiction »18. Pourtant, il suffit seulement que le roi entouré de son 

état-major se penchent raisonnablement sur la question et désacralisent ces veuves pour qu’elles 

recouvrent le droit de se remarier sans crainte pour les hommes bamoun qui auront des 

sentiments vis-à-vis d’elles.  

Le sultan Ibrahim Njoya, le premier souverain à accueillir l’islam avait près de 600 

femmes. Après sa mort, son successeur le sultan Njimoluh Seidou n’avait pas épousé les veuves 

de son père par conformité aux préceptes de l’islam. Il laissa à son tour une cinquantaine de 

veuves. Le sultan Ibrahim Mbombo Njoya qui lui succéda en 1992, mourut en 2022 laissant  

neuf  veuves dont l’âge variait entre 40 et 50 ans et donc sexuellement actives qui étaient 

contraintes selon la tradition ancestrale à la chasteté. Ces femmes selon la coutume bamoun 

allaient épouser automatiquement l’actuel roi à l’exception de sa mère biologique. Mais l’islam 

qui est la religion du palais réfute cette pratique et donne la liberté à toutes les veuves de se 

remarier si elles le veulent. Selon l’islam, il n’y a qu’aux veuves du prophète Mohamed que 

Dieu avait interdit de se remarier. Les veuves du prophète Mohamed, connues sous le nom de 

« Mères des croyants », ne pouvaient pas se remarier après la mort de leur époux. Cette règle 

est stipulée dans le coran où il est mentionné que les épouses du prophète sont considérées 

comme des « mères pour les croyants » et elles ont un statut spécial. Elles ont été honorées par 

cette position et ont joué un rôle important dans la transmission de l’enseignement islamique. 

Dans le Coran et les Hadiths, plusieurs verset et récits parlent de la possibilité pour les 

veuves de se remarier. Dans la sourate Al-Bakarah (2, 34), Dieu dit : « Et ceux qui meurent 

parmi vous, et laissent des épouses, doivent observer une attente de quatre mois et dix jours. 

Puis, lorsqu’ elles atteignent leur terme, il n’y a pas de péché pour vous à ce qu’elles fassent de 

leur personne, selon la bienséance. Et Allah est bien-connaisseur de ce que vous faites ». Et 

dans la sourate An-Nisa (4, 22-24), ce passage aborde les lois du mariage, précisant que 

certaines unions sont interdites, mais n’interdit pas le remariage des veuves.  

Dans Muslim, un hadith authentique rapporté par Al-Buhhari nous enseigne que le 

prophète a encouragé le remariage, notamment en disant que le mariage est une bonne chose et 

que les veuves doivent être traitées avec dignité.  Il ressort de ces textes que le remariage des 

                                                      
18 Propos recueillis de Njoya Rabiatou, Institutrice à la retraite ,70 ans environ, Foumban, mars 2025. 



 

25 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

veuves est non seulement permis, mais encouragé dans la tradition islamique. Les veuves ont 

le droit de choisir de se remarier après la période de deuil. Malheureusement on a inculqué dans 

la mémoire collective des Bamoun que les veuves royales ne peuvent pas se remarier sous peine 

de malédiction19. Malgré le fait que l’islam autorise le mariage des veuves, aucun homme 

bamoun ne peut accepter les épouser. Même si elles ne vivent plus au palais, la chance pour 

qu’elle trouve un mari bamoun est proche de zéro. Certains courageux entretiendraient des 

rapports intimes avec elles mais dans la clandestinité. Il faudrait donc que ceux qui perpétuent 

cette coutume héritée des ancêtres se conforment à l’islam. Il est indéniable dans l’histoire de 

ce royaume certaines coutumes avaient été revisitées pour l’épanouissement de la population. 

2-2- La révision de certaines coutumes par les différents monarques 

  Le roi Njoya avait recadré certaines lois notamment celle liée à la peine de mort.  Le 

royaume bamoun était une société aristocratique, guerrière et esclavagiste. Ainsi, il laissait peu 

de place au respect de l'homme et à sa dignité. Autant dire que l'acte fondateur du royaume 

bamoun portait les germes des sociétés caporalistes, inégalitaires et discriminatoires. Aucune 

limite ne restreignait la violence de l'aristocratie guerrière bamoun (Koufan et Assembe, 2014, 

p.124). Dans cette société organisée autour du roi omniscient et omnipotent, qui disposait de 

toutes choses, les hommes et les biens, les femmes, les esclaves, les étrangers pesaient du poids 

d'une plume d'oiseau. Par exemple, la femme qui faisait l'adultère était exécutée. Un homme 

qui convoitait la femme du roi ainsi que celui qui offensait le roi subissait le même sort. Le 

serviteur accompagnait son maître dans la tombe, le décès du maître esclavagiste entraînait le 

massacre des esclaves présumés coupables de sa mort, l'étranger devait être tué. Bref, on était 

mis à mort ou fouetté pour toutes sortes d'infractions ou offenses qui étaient tolérées ailleurs. 

Les coutumes bamoun ne favorisaient pas l'épanouissement de l'homme. Certaines étaient 

cruelles et dégradantes. Leur énumération est un véritable catalogue de violations des droits de 

l'Homme. Le sultan Ibrahim Njoya, sous l'influence fort probable des administrateurs 

allemands, décida de redonner plus de valeur à l'homme bamoun. En d'autres termes, il lui 

restituait sa dignité longtemps bafouée par la coutume que ses prédécesseurs n'avaient cessé 

d'appliquer sans état d'âme. C'est ce que reflètent ses « nouvelles lois » (Koufan et Assembe, 

2014, p.126) qu'il prépara à l'intention de ses administrés. 

                                                      
19 Entretien avec Cheikh Moubarak, Grand imam, Chef de la communauté musulmane du Littoral et Sud-Ouest, 

60ans environ, Juin 2025.  



 

26 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

D'après Claude Tardits, Njoya avait « élagué de l'arbre de coutumes les branches mortes 

» (Tardits, 1983, p.293). Il avait procédé à un toilettage du corpus normatif bamoun. Toutes les 

lois qui ne cadraient pas avec sa vision avaient été mises de côté. Le roi justifiait cette révolution 

en ces termes : « Moi, Njueya, roi des Pamom, j'ai modifié ces choses dans le pays des Pamom 

pour enlever la crainte des gens. Si un homme observe encore ce qui a été abrogé, il recevra 

vingt-cinq coups et sera mis en prison pour un mois, car Dieu n'accepte pas cela, c'est fini » 

(Njoya, 1952, p.129). Les réformes conduites par Njoya pouvaient être observées dans 

l'application de la peine de mort. Cette dernière a été recadrée. Le législateur Njoya, bien que 

ne l'ayant pas aboli, réduisit tout de même l'application de la peine de mort. La configuration 

morale stricte du royaume avait fait de la peine capitale une punition vulgaire et normale. La 

majorité des bamoun qui violait la norme était vouée à la mort. Le roi Njoya délesta le code 

bamoun « d'un nombre important de règles qui sanctionnent de la peine capitale toute une série 

d'actions tenues pour des marques d'hostilité ou de menace à l'égard du pouvoir » (Tardits, 1983, 

p. 293).      

Dans cette nouvelle charte, Njoya donna plus de libertés aux Bamoun. Il autorisait un 

serviteur à épouser une princesse ou une prostituée sans courir le risque d'être condamné à mort 

(Njoya,1952, p.129). Cette mesure était une façon de réitérer l'égalité des Bamoun. Cette 

autorisation pour un serviteur de se marier avec la femme qu'il désirait était aussi une volonté 

et un engagement à respecter la vie privée de ses sujets. En interdisant même la mort de ceux-

là qui portaient atteinte à ses biens et à sa personne, il descendait de son piédestal et se mettait 

au rang de ses administrés. Les réformes initiées par le roi Njoya abolissaient les privilèges et 

allégeaient les coutumes à caractère pénal en supprimant un grand nombre de règles dont la 

transgression était punie de la peine capitale (Tardits, 1983, p.285). Ceci était une véritable 

révolution dans le sens où le sultan Njoya relativisait certaines dispositions des coutumes 

léguées par ses ancêtres. On peut même dire qu'il avait désacralisé la fonction du roi. La 

diffamation du roi, celui qui mangeait sa chèvre ainsi que celui qui récoltait du vin dans la 

plantation du souverain n'était pas condamné à mort (Njoya, 952, p.129). L'article 45 de la loi 

de Njoya réitérait cet engagement d'abolir la peine de mort en interdisant de donner la boisson 

d'épreuve à tout suspect. La mise en œuvre du droit à un procès équitable fut effective pendant 

le règne de Njoya.  

 

 



 

27 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

Bien avant les réformes entreprises par le roi Njoya, certaines coutumes avaient déjà 

subies des amendements. Le pacte fondateur du royaume bamoun a été revisité après le décès 

de Nchare Yen qui fut le fondateur du royaume bamoun. Pour dire que les réformes ont été 

faites concernant la succession. En fait, le pacte qui était à la base de la création de ce royaume 

stipulait que la succession devait aller de père en fils. Ce qui signifie que, Nchare Yen étant roi 

fondateur, après sa mort c’est son fils qui devait lui succéder, montrant ainsi le caractère 

héréditaire de l’accession au trône. Malheureusement Nchare Yen n’avait eu qu’une seule fille 

au nom de Gouopou. Après la mort de Nchare Yen et malgré les tentatives de son frère 

consanguin Nji koumdjouo pour devenir roi, c’est la fille qui fut intronisée. Le problème se 

posait  à ce niveau car la nouvelle reine n’étant pas mariée devait soit recevoir ses copains20 au 

palais soit se déplaçait nuitamment chez ces derniers et rentrer au petit matin. Il se dit même 

qu’un jour elle était rentrée quand il se faisait déjà jour et c’était la honte dans le royaume. C’est 

ainsi que les notables avaient fait une assise pour exclure les femmes de la succession royale. 

C’est pour cela que Shetfon Ngougoure21 régna pendant 30 min juste le temps de s’asseoir sur 

le trône et passer la main à son fils le roi Nsangou qui fut le père de Njoya. Les femmes n’étaient 

plus autorisées à devenir des reines. Nous voulons montrer ici qu’à un certain moment de la vie 

d’un peuple certaines pratiques ancestrales peuvent être revisitées pour l’épanouissement de la 

population.   

Le sultan Ibrahim Mbombo Njoya aurait demandé à certaines épouses de son père de se 

remarier. Mais la question demeure celle-ci : Quel bamoun peut avoir le courage d’épouser une 

veuve royale ? Il faut donc lever cette marginalité qui entoure les veuves royales afin qu’elles 

soient accessibles à tous. Dans le même temps, les hommes doivent prendre leur responsabilité 

en main dans ce sens au lieu de jouer au cache-cache avec ces veuves. 

Plus encore l’actuel monarque vient d’atteindre la trentaine. S’il arrive (ce que nous ne 

souhaitons pas) qu’il décède maintenant, son épouse qui a à peine 25 ans doit-elle rester chaste 

jusqu’à sa mort ? Il faut éviter les rumeurs car ce n’est pas souvent agréable de comprendre que 

telle veuve royale serait l’amante d’un tel. Il vaut mieux résoudre le problème en amont.22  

                                                      
20 Propos recueillis de Nji  Pefoura Moussa, Titâfon, grand notable au palais des rois bamoun, 80 ans environ, 

Foumban, février,  2023. 
21 Shetfon Ngougoure était la fille du célèbre roi Mbouobouo Mandù. A la mort de ce dernier, il ne restait que sa 

fille Ngougoure qui avait survécu à un génocide où tous ces frères furent décimés. 
22 Les êtres humains ont des organismes différents. Certaines peuvent rester chastes toute leur vie mais d’autres 

non.  



 

28 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

Il se dit que les veuves seraient source de malédictions pour les hommes qui tenteraient 

d’entretenir les rapports intimes avec elles. Il parait qu’une des veuves 23du sultan Njimoluh 

Seidou après son départ du palais vivait avec un riche bamiléké qui du jour au lendemain avait 

perdu sa fortune. Certains ont pensé que la présence de cette veuve royale serait à l’origine de 

sa faillite. Beaucoup d’hommes, surtout les traditionnalistes n’osent pas aborder ces veuves de 

peur d’être victimes de la malédiction qu’elles traineraient. C’est la raison pour laquelle nous 

souhaitons que cette pratique coutumière soit revisitée ou amendée.  

Récemment en 2022, l’actuel roi a fait fi d’une règle coutumière appliquée dans le 

royaume depuis près de sept siècles. Il a refusé de prendre la fille qui lui était destinée24 comme 

première épouse. La coutume prévoit que la première femme des rois bamoun soit issue de la 

famille de Nji Monshoue de Mambain. Malheureusement l’actuel roi n’a pas voulu respecter 

cette coutume et a épousé sa petite amie. Cet acte étrange dans le royaume est un espoir qui 

laisse croire que toutes les pratiques coutumières peuvent être revisitées.  

Conclusion 

En conclusion, nous pouvons dire que les femmes royales sont issues de toutes les 

couches sociales. Et c’est un prestige, un honneur pour beaucoup de famille d’avoir le roi 

comme gendre.  C’est justement ce qui explique le balai de petites filles qu’on envoie au palais 

après l’intronisation d’un nouveau roi. Les femmes royales n’avaient pas le droit de sortir du 

palais et les contacts avec les serviteurs du palais étaient strictement limitées afin d’éviter 

qu’elles commettent l’adultère. L’animisme était la seule religion pratiquée dans ce royaume 

jusqu’à la fin du XIXè siècle. A la mort du roi, ses veuves devenaient automatiquement les 

épouses du nouveau roi à l’exception de sa mère biologique car la coutume interdit à toute 

femme qui a vu le roi nu d’entretenir des rapports intimes avec un autre homme même après la 

mort du monarque. Transgresser cette pratique est interprété localement comme une source de 

malédiction non seulement pour la femme, mais également pour son amant. Malgré 

l’islamisation du royaume dont les principes encouragent fort opportunément les veuves à se 

remarier, cette pratique coutumière demeure prégnante. C’est pourquoi nous formulons un 

plaidoyer pour l’amendement de cette pratique afin de donner non seulement le sourire à cette 

catégorie de femmes mais également la liberté aux hommes de les épouser. Il faut donc les 

                                                      
23 Il faut savoir que malgré la beauté de ces veuves elles font peur à tous les bamoun qui croient à la tradition.  
24 La coutume bamoun prescrit qu’après l’intronisation du nouveau roi, la famille de Nji Monshoue 

automatiquement doit  lui donner une femme avant toutes les autres. Donc la fille issue de la famille Nji Monshoue 

doit être la première femme. 



 

29 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

désacraliser afin qu’elles puissent être en capacité de s’épanouir sur le plan sentimental. Dans 

l’histoire du royaume bamoun, certaines pratiques avaient été revisitées par certains monarques 

à l’instar du roi Njoya qu’initia des reformes allégeant certaines pratiques pénales comme celle 

de la peine de mort qui fut reconsidérée. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

30 

 
REVUE UNIVERSITAIRE AFRICAINE GENRE/REVUE SEMESTRIELLE N°004/ISSN : 1987-1567/DECEMBRE 2025 

BIBLIOGRAPHIE 

Abdallah, M. (2017). L’interprétation du sens des versets du dernier dixième du noble Coran. 

Éditions ERHAM. 

Geary, C. (1984).  Les choses du palais, Franz Steiner, G.M.H., Wiesbaden. 

Harkat, A. (2011). Les histoires des prophètes, Beyrouth, Dar al Fikr,  

Koufan Menkene, J. et Assembe, Ndi A. H. (2014).  « Le sultan Njoya : un artisan des droits 

de l'Homme », in Colloque international roi Njoya. Le roi Njoya, créateur et précurseur de la 

renaissance africaine, Paris, l’Harmattan, PP. 121-131. 

Mopou M. (2014).  «Le roi Njoya, un acteur pluriel de l’organisation et de la structuration du 

territoire par et pour la cité-Etat de Foumban», in Colloque international roi Njoya. Le roi 

Njoya, créateur et précurseur de la renaissance africaine, Paris, le Harmattan, 2014, PP. 107-

120. 

Pafoyom Njoya I., Mouliom Mbomboa A. (2004). Le protocole au palais des rois bamoun, 

Yaoundé, Méga Impression. 

Ndam Njoya A. (1978),  Njoya réformateur du royaume bamoun.  

Njoya I.(1952). Histoires et coutumes des Bamum, traduction du pasteur Henri Martin, 

Mémoires de l’IFAN. 

Tardits C. (1980), Le royaume bamoum, Paris, Armand Colin. 

Tardits C. (1983). « Njoya ou les malheurs de l’intelligence chez un sultan bamoun », in  Julien 

C.- A. et Als, Les  africains, Turin, TipolitografiaG. Canale &C.S.p.A. PP. 261- 295. 

Tardits C. (1985). « L'étiquette à la cour royale bamoum (Cameroun) » in culture et idéologie 

dans la genèse  de l’état moderne, PP.179-198. 

 

 


